**Библейское занятие по Иак 5:7-8**

*Вторая неделя Адвента*

7 Итак, братия, будьте долготерпеливы до пришествия Господня. Вот, земледелец ждёт драгоценного плода от земли и для него терпит долго, пока получит дождь ранний и поздний.

Μακροθυμήσατε οὖν, ἀδελφοί, ἕως τῆς παρουσίας τοῦ κυρίου. ἰδοὺ ὁ γεωργὸς ἐκδέχεται τὸν τίμιον καρπὸν τῆς γῆς, μακροθυμῶν ἐπ’ αὐτῷ ἕως λάβῃ πρόϊμον καὶ ὄψιμον.

«**Итак**» (οὖν)

Здесь отсылка к предыдущему отрывку, который обращён к «богатым» (πλούσιοι). Не нужно понимать это исключительно в социальном смысле. Послание Иакова теснейшим образом связано с Евангелием от Матфея и в частности с Нагорной Проповедью. На языке Иакова «бедные» – члены христианской общины, «нищие духом» (οἱ πτωχοὶ τῷ πνεύματι) из Мф 5:3. Напротив, «богатые» – гонители христиан. Зачастую они и физически богаты, но главная их особенность – духовная гордыня. Они собирали себе сокровища на земле, а не на небе. Это те самые представители иудейской элиты, которые выступали основными противниками Иисуса на протяжении евангельского нарратива, потому что они понимали мессианство исключительно в терминах земной власти. Они «презрели Бедного» (2:6). Их козни против Иисуса привели в итоге к его казни: «Вы осудили, убили Праведника; Он не противился вам» (5:6). И непосредственно после этой инвективы св. Иаков меняет фокус и обращается к адресатам послания. В отличие от пути вражды с Божьим посланником, он призывает их последовать пути их Господа, Праведника, который сказал о Себе, что Он «кроток и смирен сердцем» (Мф 11:29).

«**братия**» (ἀδελφοί)

Св. Иаков часто использует это слово в обращении к своим адресатам. В точности в таком же виде оно встречается в 4:11 и 5:9; в 1:2; 2:1, 14; 3:1, 10, 12; 5:12, 19 апостол говорит «братья мои»; в 1:16, 19; 2:5 используется ещё более полный вариант «братья мои возлюбленные». В 2:15 речь идёт о «брате или сестре». Обращение «братья» подчёркивает, что все христиане братья другу другу, поскольку они братья Иисусу, как уже было отмечено в разборе Евр 10:19 неделю назад. Такие отношения христиан с Христом и друг с другом обусловлены тем, что они согласно 1:18 рождены от «Отца светов» посредством «слова истины» (λόγῳ ἀληθείας), иначе говоря, соединились с Христом в крещении и стали частью одной семьи.

«**будьте долготерпеливы**» (μακροθυμήσατε)

Слово μακροθυμέω и однокоренные ему слова появляются в древнегреческом сравнительно поздно и встречаются за пределами Библии достаточно редко. В Ветхом Завете такое свойство Бога выступает частью откровения Бога о Самом Себе. Будучи проговорено впервые в Исх 34:16 («Господь, Бог человеколюбивый и милосердый, **долготерпеливый** (μακρόθυμος) и многомилостивый и истиннный»), оно далее встречается множество раз как в Писании, так и в других иудейских трактатах. «Долготерпение» Бога не отменяет Его гнев, но скорее удерживает Бога от немедленного его проявления, служит своего рода ограничителем. При этом «долготерпение» – дар Божий, то, что Он делает для людей, преследуя при этом собственные цели (как правило, ожидая покаяния со стороны людей). Верные Богу люди могут желать немедленного наказания нечестивых, но путь Бога иной. Яркий пример такого «конфликта» проявлен в истории Ионы в 4:1-2. Здесь иудейский партикуляризм сталкивается с универсализмом (в национальном, этническом смысле), который является окончательным замыслом Бога: долготерпение Бога простирается даже на язычников.

В раввинистическом иудаизме на вопрос о том, почему Бог терпит нечестивых в этом мире, давался троякий ответ: 1) они могут покаяться, 2) соблюдая заповеди, они получат от Бога награду в этом мире, 3) у них могут быть праведные сыновья (TDNT IV, 379).

В самом Евангелии долготерпение отмечено как свойство Иисуса. В его подходе имеются черты сходства с иудейским пониманием «долготерпения», но в то же время он превосходит раввинистическое понимание: долготерпение теперь понимается как милосердие. В притче о непрощающем рабе должник просит государя: «**Потерпи** на мне» (μακροθύμησον ἐπ’ ἐμοί, Мф 18:26), и, поскольку долг физически невозможно было выплатить, отказ государя от требования уплаты долга фактически был «списанием», прощением этого долга. Другие случае употребления слова в НЗ: Бог «**медлит**», долготерпит в отношении избранных (Лк 18:7); долготерпение Бога показано также в Рим 2:4; 9:22; 1 Пет 3:20; 2 Пет 3:9, 15. В 1 Тим 1:16 св. Павел говорит, что Иисус в нём первом показал «долготерпение», что проявилось в его помиловании. Такое же отношение должно быть и у братьев, к которым обращается св. Иаков. Подобно Иисусу, они должны терпеливо претерпевать злое (5:6, ср. 5:10), не сетовать друг на друга (5:9).

В Иак само слово встречается несколько раз: в 5:8 оно же переведено как «**долготерпите**». Также однокоренное причастие настоящего времени встречается в текущем стихе: земледелец «**ждёт**» (μακροθυμῶν), то есть, долготерпит. Помимо земледельца примером долготерпения выступают ветхозаветные пророки (5:10), наивысшим примером чего выступает Иов как образ Христа.

Призыв св. Иакова к долготерпению братьев имеет ярко выраженные «адвентовские» черты: ввиду близкой парусии (5:9, «Судия стоит у дверей») имеет смысл набраться терпения и воздержаться от сетования на братьев, потому что вскоре обе стороны предстанут перед Судьёй. В таком случае долготорпение принесёт христианину «драгоценный плод», которого он будет лишён в ином случае.

«**до пришествия Господня**» (ἕως τῆς παρουσίας τοῦ κυρίου)

Лат. ad adventum Domini. Здесь тема «Адвента» – тема парусии, второго пришествия Христа, насчёт которого Он сам дал обетование (Мф 24:30-31, 39; 25:31), что оно произойдёт.

Господь (κύριος) в данном случае – несомненно, сам Иисус. Именно Он придёт. При этом титул «Господь» явным образом выражает Его Божество, ведь в Ветхом Завете именно так передавалось имя Бога.

Адресаты св. Иакова «слышали о терпении Иова и видели конец *оного* от Господа, ибо Господь весьма милосерд и сострадателен» (5:11). Фразу также можно прочитать: «и видели свершение Господа» (τὸ τέλος κυρίου) и таким образом отнести данное описание и к самому Иисусу, которого прообразовывал Иов. С самых первых дней христианства одним из наиболее часто используемых мессианских псалмов был Пс 109, особенно 109:1 («сказал Господь Господу моему», ср. Мф 22:44). В окончательном примере долготерпения Бога – страстях Сына – мы видим откровение самой Троицы. Иисус есть воплощение самого Господа (Яхве), Он страдает и умирает как «один из Троицы», при том, что Господь (Отец) «милосерд и сострадателен», что проявляется в том, что крест превращается в плодоносящее дерево жизни. Первое пришествие Господа и событие креста как кульминация этого пришествия наполняет содержанием всё течение христианской жизни и позволяет братьям быть долготерпеливыми до второго пришествия Господа.

«**земледелец**» (γεωργός)

Это слово может означать любого земледельца, или же оно может иметь более конкретное значение «виноградарь» (см. Мф 21:32-41, Ин 15:1). В притче о злых виноградарях Иисус говорит, что хозяин виноградника «виноградник отдаст другим виноградарям (γεωργοῖς), которые будут отдавать ему плоды во времена свои» (Мф 21:41). В таком случае здесь может содержаться больше, чем просто сельскохозяйственная аналогия. Братья призваны к терпеливому возделыванию виноградника Господня, к миссионерству, исповеданию веры перед внешними, попечению друг о друге, чтобы сберечь и собрать драгоценный плод. Евхаристические аллюзии также тогда присутствуют в тексте: в то время как особый «драгоценный плод» ждёт долготерпящих христиан при втором пришествии Господа, уже сейчас по итогам Его первого пришествия они, рождённые от слова истины (1:18), пребывают в винограднике Божьем и пользуются Его благами. Если Бог как виноградарь долготерпит, то тем более так следует поступать братьям – адресатам св. Иакова.

«**ждёт драгоценного плода от земли**» (ἐκδέχεται τὸν τίμιον καρπὸν τῆς γῆς)

Это ожидание проявляется в усердной работе, к активном делании, но также в том, что земледелец “долготерпелив” (μακροθυμῶν), потому что знает цену плода. В христологическом смысле цена плода – жизнь самого Господа, которая была отдана за грехи мира. Поэтому этот плод «драгоценный». Он как то сокровище на поле, ради которого человек «продаёт всё, что имеет» (Мф 13:44).

«**дождь ранний и поздний**» (πρόϊμον καὶ ὄψιμον)

Основной урожай собирается весной перед наступлением засухи. Соответственно, ранний дождь приходит осенью, поздний (незадолго до сбора плодов) – весной.

Какие-то люди крещены во младенчестве и с самого начала пребывают с Господом. Другие обращаются в Богу на позднем этапе своей жизни, а перед этим нередко являют ожесточение. Терпеливая молитва о таких людях об обращении их от греха к вере, смиренное претерпевание зла от них даже в том случае, если они так и не принимают Бога – подлинное проявление долготерпения, к которому призывает апостол.

8 Долготерпи́те и вы, укрепите сердца ваши, потому что пришествие Господне приближается.

μακροθυμήσατε καὶ ὑμεῖς, στηρίξατε τὰς καρδίας ὑμῶν, ὅτι ἡ παρουσία τοῦ κυρίου ἤγγικεν.

«**укрепите сердца ваши**» (στηρίξατε τὰς καρδίας ὑμῶν)

То есть, имейте твёрдость, мужество, выдержку. Не впадайте в уныние.

Слово στηρίξω значит утверждать, упирать, поддерживать. В Быт 28:12 основание лестницы в небо «**стоит**» на земле, поддерживается землёй, в Исх 17:12 Аарон и Ор «**поддерживали**» руки Моисея.

Интересно, что в поворотном стихе Евангелии от Луки (9:51) именно это слово использовано для описания решимости Иисуса отправиться в Иерусалим на Голгофу (“**восхотел**” – τὸ πρόσωπον ἐστήρισεν, то есть, укрепил или утвердил лицо, иначе говоря, решил, постановил). Другие случаи употребления: Лк 22:32; Деян 14:22 («**утверждая** души учеников»); 15:32, 4; 18:23; 1 Пет 5:10; Рим 1:11; 1 Фес 3:2; 2 Фес 2:17; 3:3.

Необходимость укрепления сердец вызвана тем, что христиане сталкиваются с нападками на веру извне и изнутри. Без такого укрепления их вера ослабеет или даже погибнет. Надо иметь выдержку. При этом в Новом Завете активным началом укрепления, как правило, служит Бог, Господь, истина (2 Пет 1:12). Поэтому укрепление сердца нельзя свести к психологическому аутотренингу; это достигается посредством вовлечённости в церковное богослужение и практическую церковную жизнь в более широком смысле (ср. 5:16, 19-20).

«**приближается**» (ἤγγικεν)

Ср. с приближением Царства Божьего или Царства Небесного в провозвестии Иоанна Крестителя, Иисуса и Его учеников (Мф 3:2; 4:17; 10:7). Теперь же приближается второе пришествие. Парусия неразрывно связана с тем, что Иисус совершил во время первого Своего пришествия, а также с тем, что Он делает в Церкви прямо сейчас как Господь.